
MECAZ

MUCİZE

SÜNNETULLAH

Kur'an’ın Anlam Katmanları Üzerindeki Mecaz, Mucize ve 

Sünnetullah İlişkisi



MECAZ

MUCİZE

SÜNNETULLAH

Kur'an’ın Anlam 

Katmanları 

Üzerindeki 

Mecaz, Mucize 

ve Sünnetullah 

İlişkisi



Konular

01

- GİRİŞ –

02 03 04 05 06 07 08

Kültürel Belleğin Yankıları: Mecaz Mucize ve Sünnetullah                                                                                                  Ahmet TOPKAYA               



Konular

01

- GELENEKSEL MUCİZE ANLAYIŞI –

02 03 04 05 06 07 08

Kültürel Belleğin Yankıları: Mecaz Mucize ve Sünnetullah                                                                                                  Ahmet TOPKAYA               



Konular

01

- MECAZ VE MUCİZE KAVRAMI –

02 03 04 05 06 07 08

Kültürel Belleğin Yankıları: Mecaz Mucize ve Sünnetullah                                                                                                  Ahmet TOPKAYA               



Konular

01

- MECAZ ANLATIMIN ÖNEM VE GEREKLİLİĞİ –

02 03 04 05 06 07 08

Kültürel Belleğin Yankıları: Mecaz Mucize ve Sünnetullah                                                                                                  Ahmet TOPKAYA               



Konular

01

- MUCİZEYİ SÜNNETULLAH İÇİNDE OKUMAK –

02 03 04 05 06 07 08

Kültürel Belleğin Yankıları: Mecaz Mucize ve Sünnetullah                                                                                                  Ahmet TOPKAYA               



Konular

01

- MECÂZ,MUCİZE VE SÜNNETULLAH BÜTÜNÜĞÜ–

02 03 04 05 06 07 08

Kültürel Belleğin Yankıları: Mecaz Mucize ve Sünnetullah                                                                                                  Ahmet TOPKAYA               



Konular

01

- KARŞIT GÖRÜŞLER VE CEVAPLAR –

02 03 04 05 06 07 08

Kültürel Belleğin Yankıları: Mecaz Mucize ve Sünnetullah                                                                                                  Ahmet TOPKAYA               



Konular

01

- SORU CEVAP -

Vaziyet Alın ! Birazdan ortalık fena karışacak ☺

02 03 04 05 06 07 08

Kültürel Belleğin Yankıları: Mecaz Mucize ve Sünnetullah                                                                                                  Ahmet TOPKAYA               



• Bu çalışma, mecaz–mucize–sünnetullah 

ilişkisini merkeze alarak Kur’an’ın diline 

BAĞLAMSAL ANLAMI dikkate alan 

derinlikli bir yaklaşım öneriyor.

• Bu yaklaşım; Kur’an’ın anlaşılması için 

gösterilen geleneksel teknik çabaların 

ötesine geçerek, indiği dönemin şartları ile 

yeniden zihinsel bir köprü oluşturmayı 

amaçlamaktadır.

01- Giriş

Kültürel Belleğin Yankıları: Mecaz Mucize ve Sünnetullah                                                                                                  Ahmet TOPKAYA               

01 0302



• Geleneksel bakışta mucizeler doğaüstü ve hissi 

olaylar olarak yorumlanıyor ancak metin (vahiy), 

mucize anlatılarını sembolik, pedagojik ve 

kavramsal bir çerçevede ele alıyor.

• Bağlam odaklı yaklaşım, özellikle hissi mucize 

anlayışına yakın dinleyiciler için alışılmışın dışında 

bir bakış sunuyor olsa da bu yönde tartışmaların 

sağlıklı ilerlemesi için 

geleneksel ve yeniden yorumlayıcı perspektiflerin 

birlikte değerlendirilmesi gerektiği belirtiliyor.

01- Giriş

Kültürel Belleğin Yankıları: Mecaz Mucize ve Sünnetullah                                                                                                  Ahmet TOPKAYA               

01 0302



• Bu çalışma, 

mucize olgusunu; 

• doğa yasaları, mecaz ve sünnetullah ilkesi 

bağlamında 

yeniden düşünmeye davet ediyor.

• Mucizenin; akıl, bağlam ve Kur’an’ın bütüncül 

diliyle yeniden yorumlanması gerektiği ileri 

sürülüyor.

Şimdi 

bununla ilgili çarpıcı bir örneğe bakalım..

01- Giriş

Kültürel Belleğin Yankıları: Mecaz Mucize ve Sünnetullah                                                                                                  Ahmet TOPKAYA               

01 0302



Sabah gidişi bir aylık mesafe, 

akşam dönüşü yine bir aylık mesafe olan rüzgârı 

da Süleyman'a (onun emrine) verdik ve onun 

için erimiş bakırı kaynağından sel gibi akıttık. 

Rabbinin izniyle cinlerden bir kısmı, onun 

önünde çalışırdı. 

Onlardan kim 

emrimizden sapsa, 

ona  alevli  azabı  tattırırdık. 

01- Giriş                                                                   Sebe Suresi 12. ayet

Kültürel Belleğin Yankıları: Mecaz Mucize ve Sünnetullah                                                                                                  Ahmet TOPKAYA               



01- Giriş                                                           M.Ö 1000 Doğu Akdeniz

Kültürel Belleğin Yankıları: Mecaz Mucize ve Sünnetullah                                                                                                  Ahmet TOPKAYA               

Kuzey’den gelen Deniz Kavimlerinin istilası ile birlikte 

Etrüksler, Ege ve Akdeniz kıyılarından çekildiler. Mısır, Hitit 

gibi büyük devletlerin de çöküş süreciyle heryerde monarşi 

yerini feodal yapılara bıraktı. Tüm Ön Asyada bu nedenle 

irili ufaklı hakimiyet savaşları başlamış, bölge bu nedenle 

günden güne güvensizleşmişti. 

Bu güvensizlik kıta yoluyla yapılan ticaretin yerine deniz 

ticaretinin öne geçişini sağladı. Ekonomik ticaret böylece 

yerini deniz yoluyla yapılan faaliyetlere bıraktı. 

Mezopotamya, artık buradan transit geçen tacirler tarafından 

terkedildi. 

Hindistan Babil’i bırakıp Arabistan ve Kızıldeniz yolunu kullanmaya başladı. Bu sebeplerden olsa gerek ki Asur 

yayılmacılığı da büyük oranda geriledi. Doğu Akdeniz yolu ve liman kentlerini kontrol eden artık Suriye kıta ticaret merkezi 

hakimiyetine son vererek yeni bir hakimiyet alanı oluşturdu. Musa zamanında Suriye’yi alan dünyayı alacakken artık Doğu 

Akdeniz Limanlarına hakim olan tüm bölgeye hakim oluyordu. Arabistan kıyı bölgeleri de önemli ticaret ve transit geçiş yollarına 

dönüştü. Süleyman Peygamber böylesi bir ortamda Doğu Akdeniz ticaret yolunun hakimiyetini eline geçirdi.



01- Giriş                     Süleyman, Doğu Batı Ticaret Hattının Tek Garantör ve Hakimi Oluyor..

Kültürel Belleğin Yankıları: Mecaz Mucize ve Sünnetullah                                                                                                  Ahmet TOPKAYA               

Süleyman Peygamber, Sur (eski adıyla Tyre) liman kentini elinde 

bulunduran Fenike Kral’ı Hiram ile anlaşmalar yapmış kendi toprakları 

üzerinden geçen tüm ticaret kervanlarından geçit ücreti alarak bölgede 

güçlenmişti. 

Sur liman kentinin bulunduğu sahilin Kızıldeniz yolu üzerindeki tüm 

sahil kentleri Kudüs başkentli Süleyman’ın kontrolündeydi. Kızıldeniz’e 

giden sahil yollarının ele geçirilmesi ve geçit yolu için alınan ücretler ile 

Süleyman bölgede eşi benzeri görülmemiş bir hakimiyet sağladı. 

Sur Liman kentinin askeri güvenliğini de Süleyman üstlenmiş Fenikeli 

denizcilerden oluşan askeri donanmalarını da burada konumlandırmıştı



01- Giriş                                         Süleyman altın, gümüş ve bakırın hesabını tutmazdı !

Kültürel Belleğin Yankıları: Mecaz Mucize ve Sünnetullah                                                                                                  Ahmet TOPKAYA               

Sur ve Sayda liman kentleri böylece 

Klikya ve Girit’e de üstünlük kurdu. 

Fenikeli’ler Karadeniz, Ege sahilleri 

de dahil Batı’ya kadar Cebelitarık’a 

kadar uzanmışlardı. Gades’e askeri 

bir üs kurup (bugünkü İspanya 

Akdeniz burnunda yer alan Kadiz) 

bölge kralı (Tartessos) ile yakın 

ilişkiler kurdular. Bu bölgenin karşı 

boğaz komşusu Lixos’a da (bugünkü 

Fas sınırları içinde) bir askeri üs 

kurarak hakimiyetlerini pekiştirdiler. 

Bu bölge yoluyla kazanılan gümüş, bakır ve kalay yoluyla Fenike kentleri bu madenlerin pazar merkezine 

dönüştü. Kıyı kentleri yoluyla kaçırdıkları köle satışları Mısır ve Hind baharat ürünlerini de bu bölgelere satarak 

ekonomik üstünlük sağladılar. Bir süre sonra Fenike bir İmparatorluk seviyesine erişip Kartaca’yı kurdular. Ancak 

unutulmaması gereken şey tüm bu üstünlüklerin Süleyman ile ilişkisiydi. Çünkü Batı’yı Doğu’ya bağlayan 

geçidin hakimi Süleyman’dı.



01- Giriş                         Akdeniz’de esen tüm rüzgarlar Süleyman’ın mülküne servet taşıyor..

Kültürel Belleğin Yankıları: Mecaz Mucize ve Sünnetullah                                                                                                  Ahmet TOPKAYA               

Bu dönemde Fenikeliler deniz yoluyla Batı’ya yayılmaya 

başlamıştı. Fenike gemileri o dönemde keşfedilen zift ile daha 

uzun süre yolculuk yapmaya imkan veriyor, karasal 

bağımlılığı azalıyordu. Ayrıca Fenike gemicileri yıldızlara 

bakarak yön bulma konusunda oldukça geliştiler. Bu da 

onları karaya uğramadan üç ay boyunca deniz yolculuğu 

yapabilecek bir kabiliyete eriştirdi. (Fenike’nin Süleyman ile 

olan Askeri Garantörlüğü Kur’an’da «Rüzgarları Süleyman’ın 

emrine verdik» şeklinde özetlenerek anlatılır.) 

Mısır donanmasının eski gücü kalmayınca Akdeniz neredeyse 

tamamen Fenikelilerin kontrolüne geçti. Batıya doğru çekilen Etrüsk 

ve Siküllüler de iyi ilişkiler geliştirmeleri de Ege’de rahatça 

dolaşmalarına imkan sağlıyordu. Fenike kara ticareti ile olan 

bağlantısında her ne kadar Süleyman ile iyi geçinse de deniz 

ticaretinde yeni arayışlara girişerek tüm Akdeniz sahillerinde koloniler 

kurmaya başladılar.



01- Giriş                     Sebe Suresi 12. ayet; Semboller (Rüzgar, Cinler, Erimiş Bakır) 

Kültürel Belleğin Yankıları: Mecaz Mucize ve Sünnetullah                                                                                                  Ahmet TOPKAYA               

Süleyman’ın Edom’da, Kızıldeniz kıyısında gemiler yaptırdığı. (1.Krallar, 9/26) 

Bunun yan sıra Akdeniz’de ticaret gemilerinin de olduğu. Bu gemilerin üç yılda bir 

altın, gümüş, fildişi ve değişik maymunlarla yüklü olarak döndüğü (1.Krallar, 10/22)

Süleyman’ın yabancıları saydığı, yetmiş binini yük taşıyıcı, seksen binini dağlarda taş 

kesici, üç bin altı yüzünü de bunların başına gözcü yaptığı.” II. Tarihler 2:17–18 

İsrail halkından olmayan bu yabancıların (CİNLER), ülkede kalan Amorlular, Hititler, 

Perizliler, Hivliler ve Yevuslular olduğu. onları angarya işlerde çalıştırdığı.” I. Krallar 

9:20–21

 Tevrat’ta TUNÇ madeninin (neḥōšet) olağanüstü bolluğu açıkça vurgulanır. I. Krallar 

7:47 ve II. Tarihler 4:18 Bu bolluğu sağlayan şey ise bakırın bolluğu ve eritilerek 

işlenmesidir. Bu bolluk teknik olarak tunç üretimine dönüştürülmüştür. I. Krallar 7:15–

46 Kur’an’daki “bakırı akıttık” (qiṭr) benzetmesi bu tarihsel gerçekliğe dayanır.

1. Fenike gemiciliğinde ahşap–zift teknolojisi: Fenikeliler, sedir ağacından yapılan gemi gövdelerinde zift/katran 

kullanarak ahşap levhalar arasını su geçirmez hâle getirmiştir. Bu teknik, gemilerin dayanıklılığını artırmış ve açık 

denizde uzun süre kalabilmelerini mümkün kılmıştır. Tunç perçinlerin ahşabı birleştirme ve mukavemetin artması..

2. Karaya çekme ve bakım zorunluluğunun ortadan kalkması: Ziftlenmiş gövdeler sayesinde gemiler sık sık limana 

çekilmeden uzun mesafeli seferler yapabilmiştir. Bu durum, deniz ticaretinde süreklilik ve hız artışı sağlamıştır.

3. Rüzgârın yönetilebilir bir enerjiye dönüşmesi: Fenike gemilerinde yelken sistemlerinin gelişmesiyle rüzgâr,  

rastlantısal bir doğa unsuru olmaktan çıkıp planlanabilir bir itici güç hâline gelmiştir. Böylece rüzgâr, denizcilik 

teknolojisi aracılığıyla fiilen “emre verilmiş” bir unsur gibi işlev görmüştür.



• Geleneksel anlayışta mucize olgusu, 

peygamberliğin doğruluğunu göstermek için doğa 

yasalarını askıya alan ilahî bir olay olarak kabul 

edilir.

• Mucizenin “peygamberliğin zorunlu delili” olduğu 

görüşü, özellikle 9. yüzyıl sonrası Ehl-i Sünnet 

kelamında sistemleşmiştir.

• İmam Eş’arî ve İmam Mâtürîdî, mucizeyi kelam 

geleneğinde Allah’ın inanmayanlara karşı bir 

“tahaddi” 

(meydan okuma) delili olarak kurumsallaştırmıştır.

02- Geleneksel Mucize Anlayışı

Kültürel Belleğin Yankıları: Mecaz Mucize ve Sünnetullah                                                                                                  Ahmet TOPKAYA               



• Bu yaklaşım, 

Sünni İslam geleneğinde 

peygamberlik kurumunun 

aklî-teolojik 

temellendirilmesinde temel bir belirleyici 

olmuştur

02- Geleneksel Mucize Anlayışı

Kültürel Belleğin Yankıları: Mecaz Mucize ve Sünnetullah                                                                                                  Ahmet TOPKAYA               



• Mâtürîdî, Eş’arî, Gazali ve Fahreddin Râzî gibi kelamcılar 

mucizeyi doğaüstü, 

tamamen ilahî iradeye bağlı bir olay olarak savunur.

• İbn Sînâ ve İbn Rüşd gibi felsefeciler mucizeleri doğa 

yasaları içinde 

açıklanabilir veya ruhsal-etkisel süreçlerle ilişkili görür.

• Mu‘tezile düşünürlerinden Nazzâm, Cahız, mucizelerin 

mecazi veya doğal 

yorumlanması gerektiğini savunur ve Tanrı’nın doğa 

yasalarını bozmayacağını ileri sürer.

• Ebû Bekir er-Râzî gibi eleştirel filozoflar ise mucizeyi 

tümüyle reddeder ve aklın tek başına yeterli olduğunu 

öne sürer.

02- Geleneksel Mucize Anlayışı

Kültürel Belleğin Yankıları: Mecaz Mucize ve Sünnetullah                                                                                                  Ahmet TOPKAYA               



03- Mucize Kavramına Eleştirel Yaklaşım

Kültürel Belleğin Yankıları: Mecaz Mucize ve Sünnetullah                                                                                                  Ahmet TOPKAYA               

• Bu anlayış neyi değiştirir?

Kur'an’daki olağanüstü tasvirler, 

mesajın etkisini artırmak için 

kullanılan 

pedagojik ve sembolik anlatım 

biçimleridir.

Peygamberlerin mucize göstermesi 

değil, ahlaki örneklikleri öne çıkarılır.

• Kur’an’da "mucize" kelimesi geçmez. 

Bunun yerine "ayet" (işaret), 

"beyyine" (açık delil) ve "burhan" 

(kanıt) gibi kavramlar tercih edilir. 

Bu kavramlar, mucizeyi bir doğa 

üstülük değil, hayatın doğal 

akışındaki anlam derinliği ve 

farkındalık aracı olarak çerçeveler.

• Bu çalışmanın temel iddiası şudur: 

Mucize olarak yorumlanan olaylar, 

doğaüstü değil doğa yasaları içinde, 

Allah’ın sünnetullahı çerçevesinde 

gerçekleşmiş sembolik anlatılardır. 

Ancak bu anlatılar temel hakikat 

mesajlarını taşıyan olaylardır.

• Sünnetullah Nedir?

"Sen Allah’ın sünnetinde bir değişiklik 

bulamazsın." (Fatır 43)

Kozmik ya da mikro ölçekte evrensel 

düzen. 

Bu yasada; kesintisizlik ve süreklilik 

ilkeleriyle kainatın her zerresine 

Allah’ın iradesi tecelli eder.



• Kur’an’ın dili sözlü kültüre ait sembolik ve mecaz katmanlıdır. 

Ancak yazılı kültürde her okuma düzeyinde başka bir anlam ortaya çıkabilir. 

Mecaz kullanımı, sözlü kültürde hem eğitimsel hem de zihinsel bir 

kolaylaştırıcıdır.

• Mecaz neden gereklidir?

İnsan zihni, soyut kavramları somut imgelerle kavrar.  

Kur’an’daki kıssalar, teşbihler, mecazlar bu anlayışı pekiştirir.

Kur’an’da anlatılan birçok olay, 

bir olguyu değil bir hakikati temsil eder.

• Örnek: "Denizin ikiye yarılması" 

(Şuara 63), fiziksel bir bölünmeden çok, 

imkânsız gibi görünen bir kurtuluşun 

metaforik anlatımı olarak düşünülmelidir.

04- Mecaz Anlatımın Gerekliliği ve Önemi

Kültürel Belleğin Yankıları: Mecaz Mucize ve Sünnetullah                                                                                                  Ahmet TOPKAYA               



• Çalışma boyunca örneklendirilen mucizeci okumaların aslında 

Allah’ın doğa yasalarını geçici olarak askıya alması değil; o 

yasalar içinde insanın kavrayışını sarsacak şekilde anlamın tecelli 

etmesi, ibret-öğüt verme şeklinde olduğu görüldü.

• ÖRNEKLER:

• 2. sunum :Neml Suresi (16-22), Süleyman ve Davud’un kuşlarla 

konuşması, cinlerden ordular, karıncalar vadisi, karıncaların konuşması, 

hüdhüd.. 

• 3. Sunum : Kehf Suresi (83-99) Zülkarneyn Kıssası, Ye’cüc ve Mec’üc

• 4. Sunum : Bakara Suresi 258-260 259. ayette tasviri yapılan kuru 

kemikler ve eşek örneğinin Tevrat’ta Kuru Kemikler BÖLÜM 37 ye 

karşılık gelmesi. İbrahim’in kuşların diriltilmesine şahitliği ve İsa 

Peygamber üzerinden kuşlara ruh verilmesi. "Ben size Rabbinizden bir 

ayet getirdim. Sizin için çamurdan kuş sureti yapar, ona üflerim, Allah’ın 

izniyle kuş olur." (Al-i İmran 49)

• 5. Sunum : Sebe Suresi (12) Rüzgarların Süleyman’ın emrine verilmesi, 

bakırın akıtılması, cinlerden ordular. 

05- Mucizeyi Sünnetullah İçinde Okumak

Kültürel Belleğin Yankıları: Mecaz Mucize ve Sünnetullah                                                                                                  Ahmet TOPKAYA               



• Kur’an’ı Kerim’de Kıssaların Alegorik Anlatım Formu

• Sembol ve simgeler: harf, söz, cümle 

• Metafor: Asa, yılan, ateş, 

• Mecaz: Rüzgarın emre amade kılınışı

• Arketip: sepetle suya bırakılma, tufan

• Kahraman tiplojisi: kuyuya atılma, zindan..

• Olay: denizin yarılması, tufanın gerçekleşmesi.

• Kıssa: Anlatımın muhataba vermek istediği anafikir ve mesaj 

bağlamında müjde ya da uyarılar.

05- Mucizeyi Sünnetullah İçinde Okumak

Kültürel Belleğin Yankıları: Mecaz Mucize ve Sünnetullah                                                                                                  Ahmet TOPKAYA               

Kıssa

Öykü

Kahraman tipolojisi

Arketip

Mecaz

Metafor

Simge



Metnin bağlamsal ufkunun daralması: Alegori ve mecazın işaret ettiği ahlaki, epistemik ve tarihsel dersler geri plana 

itilir; kıssanın ana ereği olan “ibret” yerini olağanüstülüğe bırakır.

Akıl-vahiy ilişkisini zedelemesi: Her kıssanın fiziksel mucizeye indirgenmesi, aklî te’vil imkânlarını daraltarak rasyonel 

tefsir geleneğinin hareket alanını kısıtlar. Metnin tarihsel bağlamını ihmal etmesi: Kıssaların indiği dönemin kültürel, 

sembolik ve sözlü anlatım kodları göz ardı edildiğinde, anlatıların dönemin muhatabına hitap eden pedagojik yapısı 

görünmez hale gelir.

Bilimsel gerçeklik ile dini söylemin gereksiz çatışması: Sembolik yahut pedagojik anlatımların fiziksel olgular gibi 

okunması, modern bilimsel bilgi ile dinî söylem arasında yapay gerilimler üretir. 

İradenin ve İmtihanın askıya alınması ile Dini tecrübeyi “olağanüstüye bağımlı” hale getirmesi: İnancın özü olan 

ahlaki dönüşüm ve varoluşsal yönelim yerine, fiziksel mucize beklentisine dayalı bir dini bilinç oluşur. İradenin yok 

sayılması. Allah’ın insana verdiği mühleti askıya alması. İmtihan ve iradenin devre dışı kalması.

Sosyolojik düzeyde dogmatik düşünceyi beslemesi: Mucizeci okuma, gelenek içi eleştiriye kapalı, değişime dirençli 

ve katı bir dinî söylem üretir; bu da modernleşme süreçleriyle uyumu zorlaştırır. (Eskilerin masalı söylemi )

Kıssaların pedagojik işlevinin zayıflaması: Alegorik örneklerin ahlaki modelleme gücü, “tarihte birebir olmuş bir 

mucize” şeklinde okunduğunda güncel insana yönelik eğitici yönü daralır. Kıssaların yerini sonradan üretilen 

menkıbeler alır.

Teolojik savunma yükü üretmesi: Her anlatının fiziksel mucize olduğu varsayımı, apolojetik (dogmalar)  literatürde 

sürekli “kanıtlama” baskısı doğurur; bu da yorumu savunmacı ve statik hale getirir.

Evrensel mesajın yerelleşmesi: Sembolik ve evrensel mesajlar yerine tarihsel-toplumsal bağlama özgü olağanüstü 

olaylara vurgu yapılınca, kıssanın çağlar üstü yönü zayıflar.

Metin ile sonraki dönem insan deneyimi arasında mesafe yaratması: Modern birey için metaforik ve etik içerik daha 

öğretici iken, mucize-merkezli söylem anlatıyı ve duygudaşlığı güncel yaşama taşımayı zorlaştırır.

05- Mucizeyi Sünnetullah İçinde Okumak

Kültürel Belleğin Yankıları: Mecaz Mucize ve Sünnetullah                                                                                                  Ahmet TOPKAYA               



Mucize olgusunun Kur’an ayetleriyle doğrudan veya dolaylı gerilim ürettiği handikaplar

Kültürel Belleğin Yankıları: Mecaz Mucize ve Sünnetullah                                                                                                  Ahmet TOPKAYA               

Mucize beklentisi, imanı aklî ve ahlaki temelden koparıp görsel kanıta bağlar — “Bize gökten bir ayet indirilmeliydi” 
diyenlere karşı uyarı (En‘âm 6/37).
Mucize talebi, inkârın sebebini delil eksikliğiymiş gibi göstererek sorumluluğu muhataptan alır — “Ayeti görseler de 
inanmazlar” (En‘âm 6/25).
Sürekli mucize beklentisi, vahyin kendisini yetersiz görme sonucunu doğurur — “Bu Kur’an yetmedi mi?” (Ankebût 
29/51).
Mucizeci okuma, Kur’an’ın hidayetini tarihsel bir olağanüstülüğe indirger — “Bu Kur’an bir öğüttür” (Sâd 38/87).
Mucize talebi, önceki kavimlerin helâk gerekçesiyle özdeşleştirilir — “Öncekiler de mucize istemişti ama yalanladılar” 
(İsrâ 17/59).
Fiziksel mucize beklentisi, imanı iradî bir tercih olmaktan çıkarır — “Eğer Rabbin dileseydi herkes iman ederdi” (Yûnus 
10/99). Dinde zorlama yoktur !
Mucize merkezli iman, kalp ve bilinç dönüşümünü ikincilleştirir — “Gözler kör olmaz, kalpler kör olur” (Hac 22/46).
Mucize talebi, peygamberi gösteri sunan bir figüre indirger — “Ben ancak uyarıcıyım” (Ankebût 29/50).
Mucizeye indirgenen kıssalar, ibret ilkesini zayıflatır — “Onların kıssalarında akıl sahipleri için ibret vardır” (Yûsuf 
12/111).
Mucize beklentisi, ayetin ‘işaret’ anlamını ‘olağanüstü olay’a sabitler — “Ayetlerimizi düşünen bir topluluk için 
açıklarız” (Bakara 2/219).
Mucizeci yaklaşım, inkârın epistemik değil ahlaki bir sorun olduğunu perdeleyebilir — “Onlar zulüm ve kibirle ayetleri 
inkâr ettiler” (Neml 27/14).
Mucize talebi, vahyin sürekliliğini değil anlık etkiyi merkeze alır — “Biz öğüdü indirdik ve onu koruyacağız” (Hicr 15/9).



Kur’an’daki mucize anlatıları, doğa üstülüğe değil, anlamın katmanlarına açılan sembolik kapılardır.

Allah’ın sünnetullahı, evrendeki düzenin sürekliliğini ve ona olan güvenilirliğini sağlar.

Mecaz, Kur’an’ın dilini yalnızca edebi kılmaz; onu eğitici, düşündürücü ve zamanlar üstü hale getirir. 

Mucize ise onu TARİHSELLEŞTİRİR ve KİŞİSELLEŞTİRİR.. 

Mucize olgusu , geleneksel anlamıyla birçok felsefi ve epistemolojik problem içermektedir. Kur’an 

merkezli bağlamsal anlam yaklaşımında mucizenin yerini ayetler, akıl, ahlak ve Kur’an’ın mesajı 

almaktadır. Bu bağlamda mucize, fiziki bir olağanüstülük değil, zihinsel ve ahlaki bir farkındalık süreci 

olarak yorumlanmalıdır.

Bu üç kavram birlikte düşünüldüğünde, Kur’an’ın dili daha derin, tutarlı ve vahyin indiği toplum sonrası 

insanla daha anlamlı bir bağ kurar.

Kur’an’ın maksadı, aklı iptal etmek değil; aklı, duyguyu ve hafızayı bir bütün olarak harekete geçirmektir. 

Bu yüzden mucizeyi sadece hissi bir olay değil, zihinsel ve ruhsal bir uyanış vesilesi olarak görmek gerekir.

06- Mecaz Mucize ve Sünnetullah Bütünlüğü

Kültürel Belleğin Yankıları: Mecaz Mucize ve Sünnetullah                                                                                                  Ahmet TOPKAYA               



07- Karşıt Görüşler ve Cevaplar

Kültürel Belleğin Yankıları: Mecaz Mucize ve Sünnetullah                                                                                                  Ahmet TOPKAYA               

İtiraz: Mucize olmadan 

peygamberliğin delili nasıl 

olur?

Cevap: Mucizenin bir 'delil' 

olabilmesi için, öncelikle Tanrı’nın 

varlığına ve peygamber gönderme 

iradesine inanmak gerekir. Bu ise 

inanmayan kişi için mucizeyi anlamsız 

hale getirir; çünkü mucizeyi 

yorumlamak için zaten Tanrı’ya 

inanmak gereklidir. Bu ise bir kısır 

mantık döngüsüdür. Kur’an 

peygamberlerin örnek yaşamlarını, 

ahlaki tutumlarını ve hitabetlerini 

mucize olarak sunar. 

En büyük mucize Kur’an’ın kendisidir 

(İsra 88). Ayrıca mucize olduğu öne 

sürülen mecaz anlatımlara eğer onlar 

birer mucize idiyse mucizelere 

rağmen inançsızlık sürmüştür. 

İsrailoğulları’nın Musa’ya gösterilen 

mucizelere rağmen buzağıya 

tapmaları, mucizenin iman 

üretmediğini gösterir. Bu nedenle 

mucize, inanç oluşturmanın etkili bir 

aracı olarak değerlendirilemez.



06- Karşıt Görüşler ve Cevaplar

Kültürel Belleğin Yankıları: Mecaz Mucize ve Sünnetullah                                                                                                  Ahmet TOPKAYA               

İtiraz: Her şeyi sembolize 

edersek Kur’an’da sözü 

edilen peygamberliğin 

tarihi gerçekliğini 

kaybetmez miyiz? 

Cevap: Amaç tarihsel olayı inkar etmek değil, onun asıl mesajını ve 

bağlamını önceliklendirmektir. Kur’an tarih kitabı değil, hidayet 

rehberidir.



06- Karşıt Görüşler ve Cevaplar

Kültürel Belleğin Yankıları: Mecaz Mucize ve Sünnetullah                                                                                                  Ahmet TOPKAYA               

İtiraz: Bu bakış imanı 

zayıflatmaz mı? 

Cevap: Aksine, anlamı rasyonel, bütüncül ve kavranabilir hale getirir. 

İmanı mucizeye değil, hikmete ve bağlama dayandırır. Tam aksine, iman 

daha sağlam bir zemine kavuşur. Körü körüne inanç yerine, bilinçli ve 

bağlamsal iman teşvik edilir. Kur’an’da 'mucize' kelimesi geçmez. Bunun 

yerine 'ayet' (işaret, delil) kavramı kullanılır. Mucize taleplerinin genellikle 

müşriklerin diliyle ifade edildiği ve bu taleplerin reddedildiği 

görülmektedir (İsra 90-93; Ankebut 50-51). Bu bağlamda Kur’an, hissi 

mucizeler yerine akla ve düşünmeye dayalı bir inanç modelini öne çıkarır.



06- Karşıt Görüşler ve Cevaplar

Kültürel Belleğin Yankıları: Mecaz Mucize ve Sünnetullah                                                                                                  Ahmet TOPKAYA               

İtiraz: Hz. İsa’nın ölüyü 

diriltmesi ve çamurdan kuş 

yapması nasıl mecaz 

olabilir?
Cevap: Kur’an bu anlatıları sembolik olarak sunar. Önemli olan fiziksel 

mucize değil, ilahi mesajın iletiliş tarzıdır. Asanın yılana dönüşmesi 

hakikatin batıla galebesidir; denizin yarılması, kurtuluşun mümkün 

kılındığına dair güçlü bir metafordur.

İsa çamura batmış bir toplumu vahiyle diriltme işini bu metafor ile 

anlatıyor. Kuru Kemiklerin nasıl canlandığı, atalet, tembellik ve vahye 

karşı nankörlüğün bir sonucu olarak sürgüne giden İsrailoğullarının bir 

eşek üzerinden eleştirildi, İbrahim Peygamber’in kuşlarla ilgili 

metaforlarındaki tüm diriltme metaforları VAHİYdir.



06- Karşıt Görüşler ve Cevaplar

Kültürel Belleğin Yankıları: Mecaz Mucize ve Sünnetullah                                                                                                  Ahmet TOPKAYA               

İtiraz: Bu yaklaşım Allah’ın 

kudretini sınırlandırmaz 

mı? 
Cevap: Hayır. Aksine, Allah’ın kudreti doğadaki yasa ve düzen içinde 

tecelli eder. 'Sünnetullah’ta değişiklik bulamazsın' (Fatır 43) ifadesi, 

kudretin keyfiliğe değil, sistemliliğe işaret ettiğini gösterir. Cevap: Kur’an 

hem mecazi hem literal dildir. Ancak bağlam, iniş sebebi ve bütüncül 

bakış, hangi anlatımın nasıl okunacağını belirler. Amaç inkâr değil, 

anlamın derinliğini keşfetmektir. Kur'an, mucizeleri inancı zorlayıcı deliller 

olarak sunmaz, hatta inkârcıların mucize taleplerine olumsuz yanıt verir 

Yani mucize, iman etmek için yeterli değildir; niyet ve irade gereklidir:

"Bize Rabbinden bir mucize indirseydi ya!" de ki: "Mucizeler ancak Allah 

katındandır. Ben sadece açıkça uyaran bir elçiyim." (Ankebut 29/50)



06- Karşıt Görüşler ve Cevaplar

Kültürel Belleğin Yankıları: Mecaz Mucize ve Sünnetullah                                                                                                  Ahmet TOPKAYA               

İtiraz: Allah’ın daha 

önceki kavimlere Mucize 

verdiği yazıyor. Örneğin 

Salih Peygambere verilen 

kayadan çıkan dişi deve

Cevap: Ayette bu olayı bir mucize olarak aktarmaz. Bir işaret olarak ele 

alır. “Semûd’a dişi deveyi apaçık bir ayet olarak verdik; fakat ona 

zulmettiler.”(İsrâ 17/59)

Ayette Salih Peygamber’den mucize isteyen, kayadan bir dişi deve 

çıkarmasını isteyen dönemin inkarcılarıdır. Salih’in işaret ettiği dişi 

devenin ise kayadan çıkmasına gerek yoktur. Zira tüm toplumlardaki bir 

batında birden fazla dişi deve doğuran develerin kutsanması gelenektir. 

Deve burada bir ikna aracı değil bir imtihan aracıdır. Kendi kutsadıkları 

deveyi keserek kendi kutsallarına bile ihanet etmişlerdir !

Kayadan çıkan deve meselesi bağlamından koparılarak okunan ayetlere 

en iyi örneklerden biridir. Dişi deve kıssası, mucize savunusu değil mucize 

eleştirisidir



06- Karşıt Görüşler ve Cevaplar

Kültürel Belleğin Yankıları: Mecaz Mucize ve Sünnetullah                                                                                                  Ahmet TOPKAYA               

İtiraz: Eskilerin Masalı

Cevap: Müşriklerin eleştirisi şudur: “Bu, eskilerin masallarından başka bir şey 

değildir.”(Enfâl 8/31; Furkân 25/5)

Burada hedef alınan şey: Kıssaların hissi ve tarihselliği değil, Vahiy olma 

iddiasıdır. Yani müşrikler: “Bu anlatılar semboliktir” demiyor, “Bu metin ilahî 

değildir, uydurmadır” diyor. Bu, ontolojik bir reddiyedir.

Mucizeyi eleştirel biçimde sorgulayan yaklaşım ise: Kur’an’ın ilahîliğini 

reddetmez, Kıssaların nasıl okunması gerektiğini tartışır. 

Buradaki tartışma: “Bu anlatı masaldır” değil, “Bu anlatı nasıl bir hakikate işaret 

ediyor?” sorusudur.

Kur’an, mucizeyi değil mucize talebini problematize eder: “Bize mucizeler 

indirilseydi ya…”(Ankebût 29/50) 

Ve cevabı nettir :“Ben ancak bir uyarıcıyım; apaçık ayetler 

Kur’an’dadır.”(Ankebût 29/51) 

Kur’an kıssaları için şunu söyler :“Biz sana bu kıssaları hak ile anlatıyoruz.”(Âl-i 

İmrân 3/62)“Hak” kavramı burada: Modern anlamda kronik tarih yazımı değil, 

Anlamsal doğruluk ve yönlendiriciliktir.



08- Soru Cevap

Kültürel Belleğin Yankıları: Mecaz Mucize ve Sünnetullah                                                                                                  Ahmet TOPKAYA               

Soru - Cevap


	Slayt 1
	Slayt 2
	Slayt 3
	Slayt 4
	Slayt 5
	Slayt 6
	Slayt 7
	Slayt 8
	Slayt 9
	Slayt 10
	Slayt 11
	Slayt 12
	Slayt 13
	Slayt 14
	Slayt 15
	Slayt 16
	Slayt 17
	Slayt 18
	Slayt 19
	Slayt 20
	Slayt 21
	Slayt 22
	Slayt 23
	Slayt 24
	Slayt 25
	Slayt 26
	Slayt 27
	Slayt 28
	Slayt 29
	Slayt 30
	Slayt 31
	Slayt 32
	Slayt 33
	Slayt 34
	Slayt 35
	Slayt 36
	Slayt 37

